
№4 (104) ФИЛОСОФИЯ НАУКИ 2024

Шевченко А.А., 2024

Проблемы логики и методологии науки

УДК 165.1
DOI: 10.15372/PS20240401
EDN DINXZL

А.А. Шевченко

ОТ ЗНАНИЯ К ПОНИМАНИЮ

В статье рассмотрены две основные эпистемические установки – знание и по-
нимание, варианты их соотношения и динамика соответствующих представлений
в современной эпистемологии и философии науки. Показано, что сдвиг интереса
в сторону понимания произошел во многом вследствие неудовлетворенности класси-
ческим трехчастным определением знания и необходимостью реагировать на ситуа-
ции геттиеровского типа. Отдельно рассмотрена ситуация разрыва между знанием
и пониманием – так называемая возможность «знания без понимания», уточнены
отличительные характеристики и особенности понимания в познавательной деятель-
ности, а также показаны опасности и возможные социальные последствия разрыва
между знанием и пониманием.

Ключевые слова: субъект познания; объективность; истина; виды знания; пост-
правда; проблема Геттиера

A.A. Shevchenko

FROM KNOWLEDGE TO UNDERSTANDING

The article considers two main epistemic attitudes – knowledge and understanding,
variants of their correlation and dynamics of the respective ideas in contemporary episte-
mology and philosophy of science. It is shown that the shift of interest towards understand-
ing has largely occurred due to dissatisfaction with the classical three-part definition of
knowledge and the need to respond to Gettier-type situations. The gap between knowledge
and understanding, i.e. the so-called possibility of “knowledge without understanding”, is
considered separately. The distinctive characteristics and features of understanding in cog-
nitive activity are specified. The dangers and possible social consequences of the gap be-
tween knowledge and understanding are explicated.

Keywords: cognitive subject; objectivity; truth; kinds of knowledge; post-truth; Get-
tier problem



4 А.А. Шевченко

Как знание, так и понимание принято считать основными це-
лями научной и познавательной деятельности, а также критериями
ее успешности. Однако их относительная ценность со временем ме-
няется. Традиционно в философии науки и теории познания при-
оритет отдавался именно знанию. Это позволяло сохранять установ-
ку на «бессубъектность» научного знания, что широко трактовалось
как синоним его объективности. Введение же в философский дис-
курс представления о понимании немедленно требует разговора
и о субъекте понимания со всеми сопутствующими осложнениями.

По словам К. Гемпеля, «такие выражения, как “область пони-
мания” и “поддающийся пониманию” (comprehensible), не принад-
лежат к словарю логики, поскольку они относятся к психологиче-
ским и прагматическим аспектам объяснения» [8, р. 413]. И даже
проведенное им совместно с Р. Оппенгеймером дополнительное разли-
чение между «пониманием в психологическом смысле – чувством эм-
патической близости» и «пониманием в теоретическом, или когнитив-
ном, смысле – представлением объясняемого явления как частного
случая некоторой общей закономерности» [8, р. 257] не позволило пол-
ностью преодолеть предубеждение в отношении понимания. Кроме
того, очевидное преимущество знания по сравнению с пониманием
состоит в том, что оно может быть представлено в привычной и удоб-
ной пропозициональной форме, которая позволяет реконструировать
тезис и аргументы, оценивать их на истинность и ложность.

Однако при этом и в классической традиции понимание могло
считаться условием знания. А само понимание уже могло быть реа-
лизовано разными способами, например посредством создания мо-
делей – именно так видел задачу ученого физик У. Томсон (лорд
Кельвин). «Мне кажется, – писал он, – что когда мы спрашиваем
себя, понимаем ли мы, или не понимаем соответственной физиче-
ской проблемы, то смысл этого вопроса таков: в состоянии ли мы
построить соответственную механическую модель» (цит. по: [1,
с. 85]). Если желаемая модель не может быть построена, то, по его
мнению, не может быть достигнуто и понимание, а вместо знания
приходится довольствоваться верой.

Э. Геттиер и проблема с классическим определением знания

В последнее время в современной эпистемологии имеет место
очевидный сдвиг интереса в сторону понимания. Одной из причин



От знания к пониманию 5

этого стали проблемы, выявленные Э. Геттиером [7], который обра-
тил внимание на сценарии, где обоснованные истинные убеждения
формируются благодаря удаче или совпадению, не имея подлинной
связи с истиной. Такие случаи демонстрируют потенциальный раз-
рыв между наличием обоснованных истинных убеждений и под-
линным знанием чего-либо. Многочисленные попытки борьбы
с «эпистемической удачей», поиски так называемого «четвертого усло-
вия» знания (которое бы дополняло те три, что уже содержатся в клас-
сическом определении знания) не принесли особых результатов.

Классическое же определение знания как обоснованного ис-
тинного убеждения оставляет возможность достижения знания без
понимания. Можно иметь истинное убеждение, полученное посред-
ством надежных процессов, например заучивая наизусть формулу,
не понимая при этом основополагающих принципов или того, как
эта формула была получена. В связи с этим встает вопрос: действи-
тельно ли такое убеждение является знанием? Аналогичная пробле-
ма возникает и с другими частями формулы. Разные теории обосно-
вания предлагают разные способы обоснования. Так, эвиденциализм
подчеркивает важность доказательств для обоснования убеждений.
Однако обладание доказательствами не обязательно влечет за собой
их понимание, например можно иметь статистические свидетельст-
ва о наличии корреляции, не понимая ее причинно-следственного
механизма. Релайабилизм, в свою очередь, делает акцент на надеж-
ности процесса, в ходе которого формируется убеждение. Хотя на-
дежный процесс может приводить к истинным убеждениям, он так-
же не гарантирует понимания. Примером такого процесса могут
служить известные взаимодействия в «китайской комнате»
Дж. Сёрла.

Что же позволяет связать знание с пониманием? Наиболее рас-
пространенный ответ состоит в том, что роль такого «мостика» иг-
рает объяснение, посредством которого мы и можем получить до-
полнительные когнитивные преимущества. П. Липтон выделяет че-
тыре вида таких преимуществ: 1) знание причин, вызвавших то или
иное событие; 2) знание о том, что событие случилось с необходи-
мостью; 3) знание о том, что реализовалась возможность наступле-
ния события; 4) знание об «унификации» – о том, что явление или
событие вписываются в какую-то более общую объяснительную
схему или картину мира [9, p. 13].



6 А.А. Шевченко

Понимание и «знание-как»

Современные дискуссии о природе знания во многом обязаны
идеям Г. Райла, изложенным им в лекции 1945 г. «Знание-как и зна-
ние-что» [10] и во второй главе монографии 1949 г. «Понятие соз-
нания» [2]. «Знание-как» относится к способности выполнять опре-
деленные умственные или физические задачи, такие как решение
математической задачи, игра на музыкальном инструменте или при-
готовление пищи. «Знание-что» – знание пропозициональное, отно-
сится к информации, которую человек приобретает в процессе обу-
чения или опыта. Этот тип знания включает в себя знание фактов
или теорий и часто рассматривается как основа для всех других ви-
дов знания. Сам Г. Райл, однако, был против сведения «знания-как»
к пропозициональному. Согласно его точке зрения, мы знаем, как
выполнять некоторое действие (например, ездить на велосипеде)
в том случае, если у нас есть умение или диспозиция успешно это
делать. Пропозиции же («знание-что»), по убеждению Г. Райла,
«инертны» в плане влияния на поведение человека (behaviorally
inert). Поскольку понимание в качестве объекта обычно подразумевает
именно пропозициональное содержание, можно сделать вывод, что
в случае со «знанием-как», т.е. знанием диспозициональным, его связь
с пониманием может быть не такой тесной и для некоторых видов
практического знания понимание может быть менее важным.

Знание и понимание в науке и философии

Различие между знанием и пониманием особенно актуально
в научном познании, где стремление к подлинному пониманию ми-
ра природы имеет первостепенное значение. Э. Шредингер в Шер-
мановских лекциях выразил это так: «Каковы своеобразные особые
черты нашей научной картины мира? Относительно одной из этих
основных особенностей не может возникнуть сомнений. Это гипо-
теза о том, что проявление Природы может быть понято» [3, с. 72].
Однако история науки изобилует примерами разрывов между зна-
нием и пониманием.

В качестве стандартного примера можно привести птолемеев-
скую модель Солнечной системы. Астрономы, использовавшие эту
модель, обладали неким «знанием» о движении планет, позволяю-



От знания к пониманию 7

щим делать предсказания. Однако им не хватало подлинного пони-
мания глубинных механизмов, управляющих этими движениями.
Переход к модели Коперника, хотя поначалу она была менее точной
для предсказаний, обеспечил более глубокое понимание, так как она
поместила в центр Солнце и объяснила движение планет с помощью
более простых принципов.

В медицине до появления микробной теории болезней сущест-
вовали различные теории объяснения болезней, включая теорию
миазмов Галена (болезнь вызвана плохим воздухом) и учение о гу-
морах (соках тела), дисбалансе жидкостей в организме, впервые
сформулированное еще Гиппократом. Хотя эти теории обеспечива-
ли определенную основу для диагностирования и лечения болезней,
им не хватало подлинного понимания глубинных причин. Практи-
кующие врачи могли «знать», что некоторые методы лечения эф-
фективны (например, кровопускание), не понимая, почему они ра-
ботают (или, зачастую, – почему не работают). Теория микробов
произвела революцию в медицине, обеспечив более глубокое и точ-
ное понимание причинно-следственных механизмов заболеваний.

В области химии ученые, работавшие с флогистонной теорией
горения, имели некое «знание» о горении, но у них не было полного
понимания его природы. Кислородная теория Лавуазье дала лучшее
объяснение, заменив собой несовершенную концепцию флогистона
и обеспечив более адекватное понимание.

В области философии можно вспомнить «проблему индукции».
Она демонстрирует проблематичность выведения общих законов из
наблюдаемых случаев. Даже если мы наблюдаем некую закономер-
ность множество раз, мы никогда не можем быть уверены, что эта зако-
номерность сохранится в будущем. Мы можем обладать неким «знани-
ем», основанным на прошлых наблюдениях, но у нас нет полного пони-
мания того, почему эта закономерность существует и сохранится ли она.

Эти примеры показывают, что научный прогресс часто пред-
полагает переход от состояния «знания без понимания» к подлин-
ному пониманию, основанному на точных и объясняющих теориях.
Стремление к пониманию в науке требует не только точных пред-
сказаний, но и связных объяснений, причинно-следственных меха-
низмов и более глубокого осознания основополагающих принципов,
управляющих миром природы.

Отдельно можно упомянуть и неоднозначную роль неэмпири-
ческих факторов, например методологических требований. Ученые



8 А.А. Шевченко

часто полагаются на неэмпирические критерии, чтобы сделать вы-
бор между конкурирующими теориями. Так, они могут предпочи-
тать более простые теории, следуя принципу бритвы Оккама, или
же выбирать теорию, исходя из ее объяснительной силы или плодо-
творности. Однако эти критерии не являются чисто объективными
и могут зависеть от таких факторов, как преобладающие научные
парадигмы, философские убеждения и даже социальные и культур-
ные влияния. Выбор теории на основе этих критериев может при-
вести к тому, что выбранная теория окажется эмпирически успеш-
ной, но не будет отражать истинную реальность, также представляя
собой форму знания без понимания.

«Знание без понимания» в социуме

Опасные социальные последствия углубляющегося разрыва
между знанием и пониманием можно проиллюстрировать с помо-
щью мысленного эксперимента, предложенного Б. Голтье [6]. Речь
в нем идет о некотором воображаемом устройстве, которого не су-
ществует в природе. Но этот пример вполне подходит и для иллю-
страции вероятных ситуаций взаимодействия человека с искусст-
венным интеллектом, при условии, конечно, что мы допускаем воз-
можность строгого и алгоритмического определения «понимания».
Б. Голтье описывает некоторое устройство «нейромедиа», предос-
тавляющее полный и легкий доступ к достоверной информации.
Хотя на первый взгляд эта технология кажется полезной, Б. Голтье
утверждает, что в конечном итоге она лишит нас понимания – важ-
нейшего и, возможно, самого ценного эпистемического блага.

В предложенном мысленном эксперименте дилемма заключа-
ется в следующем: если наша главная цель – получение знания
и успешное его использование, то разработка и применение нейро-
медиа будут полезными, однако если понимание имеет более высо-
кую эпистемическую и моральную ценность, то мы не должны ис-
пользовать такие технологии, даже если они предлагают, казалось
бы, легкий и удобный доступ ко всей необходимой информации.
Мысленный эксперимент с нейромедиа представляет собой крайний
случай «когнитивного аутсорсинга». В реальности мы участвуем
в различных формах такого «делегирования», начиная с привлече-
ния экспертов и заканчивая использованием поисковых систем.
Когнитивный аутсорсинг, как добровольный, так и вынужденный,



От знания к пониманию 9

создает ситуацию, когда, благодаря большому количеству эксперт-
ных источников мы можем получать знание о чем-то без понимания
сути явления или процесса. Такая ситуация становится все более
распространенной вследствие растущего разрыва между компетен-
циями экспертов и широкой публики. По мере того как мы все
больше полагаемся на внешние источники, наши собственные ког-
нитивные способности могут ослабевать, что приводит к усилению
зависимости и все большему ухудшению понимания.

В своем мысленном эксперименте Б. Голтье делает акцент на
индивидуальных последствиях использования нейромедиа, но ши-
рокое распространение такой технологии будет иметь и серьезные
социальные последствия. В частности, это может привести к ради-
кальному перераспределению эпистемического труда, когда одни
люди или группы людей будут специализироваться на понимании,
а другие станут преимущественно потребителями знаний, получен-
ных извне. В связи с этим возникают вопросы о потенциале эписте-
мического неравенства и его социальных последствиях для общест-
ва, в котором понимание сосредоточено в руках немногих. Такое
неравенство создает угрозу воспроизведения эпистемической не-
справедливости на более высоком уровне, когда разрыв между но-
выми элитами и широкой публикой станет уже непреодолимым.
«“Эпистемическая несправедливость” – это несправедливость по
отношению к человеку, выступающему именно в качестве источни-
ка знания (knower)» [4, p. 1].

Еще одной иллюстрацией проблем, которые уже сейчас возни-
кают вследствие растущего разрыва между знанием и пониманием,
является концепция «постправды» в доброжелательной интерпрета-
ции С. Фуллера [5]. Хотя обычно термин «постправда» использует-
ся в негативном ключе, неверно было бы считать обозначаемый им
феномен синонимом лжи, скорее это «пролиферация истин», когда
лицензию на высказывания по самым разным темам получают (точ-
нее, присваивают) люди, не имеющие официального признания
в качестве экспертов. С. Фуллер согласен с тем, что феномен «пост-
правды» обычно связывают с девальвацией экспертизы и эксперт-
ного знания, с умножением числа самопровозглашенных экспертов,
заявляющих о своем праве на производство истин. Однако в отли-
чие от большинства социальных теоретиков, рассуждающих
о «постправде» исключительно как о социальном зле, средстве об-
мана и манипуляции, С. Фуллер оценивает ее не столь однозначно.



10 А.А. Шевченко

В его доброжелательной интерпретации этот феномен представлен
как инструмент, позволяющий максимально демократизировать
доступ к знанию. По его мнению, привычные атрибуты академиче-
ских экспертов, такие как сертификаты, дипломы и мантии, служат
лишь прикрытием корыстных профессиональных интересов, а само
«экспертное знание» является лишь инструментом получения ака-
демической ренты [5, ch. 4].

При этом оснований сохранять такое положение дел все мень-
ше, поскольку в современных демократических обществах доля лю-
дей, получивших университетское образование, высока как никогда.
Кроме того, эти человеческие ресурсы объединены сейчас в самые
разные социальные сети, прежде всего посредством информацион-
ных технологий. Доступ к информации уже не требует академиче-
ских или корпоративных привилегий. Соответственно, у имеющих
официальный «экспертный статус» индивида или группы остается
все меньше оснований претендовать на исключительность такого
статуса или даже на его сохранение.

При такой трактовке текущей ситуации с «постправдой» она
может пониматься как лицензия или инструмент для существенного
ослабления эпистемической зависимости по крайней мере от офи-
циально признанных «экспертных» источников информации. Более
того, ее также можно считать и мощным революционным средством
борьбы с уже упомянутой эпистемической несправедливостью, по-
скольку такая доброжелательная трактовка «постправды» фактиче-
ски обесценивает формальные «экспертные» привилегии, уравнивая
людей не только в потреблении, но и в производстве истин. Обрат-
ной стороной медали является как раз угроза растущего разрыва
между знанием и пониманием вследствие радикальных изменений
в способах и скорости получения, переработки и распространения
информации «новыми» экспертами. Оценивать такую радикальную
демократизацию познавательного пространства нельзя однозначно.
В пределе она может создавать угрозу и целым социальным инсти-
тутам, таким как институциональная наука. Представляется, что
гарантией сохранения привычных экспертных привилегий могут
быть только демонстрация и постоянное поддержание высокопро-
фессиональной экспертизы именно в области понимания, а не толь-
ко в производстве истин.



От знания к пониманию 11

Литература

1. Дюгем П. Физическая теория: ее цель и строение. М.: URSS, 2019.
2. Райл Г. Понятие сознания. М.: Идея-Пресс, 1999.
3. Шредингер Э. Природа и греки. Ижевск: НИЦ «Регулярная и хаотичная

динамика», 2001.
4. Fricker M. Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. Oxford Uni-

versity Press, 2009.
5. Fuller S. Post-Truth: Knowledge As A Power Game. Anthem Press, 2018.
6. Gaultier B. When is epistemic dependence disvaluable? // Thought: A Journal of

Philosophy. 2021. No. 10 (3). P. 178–187.
7. Gettier E. Is justified true belief knowledge? // Analysis. 1963. Vol. 23, Iss. 6.

P. 121–123.
8. Hempel C.G. Aspects of Scientific Explanation and Other Essays in the Philoso-

phy of Science. N.Y.: Free Press, 1965.
9. Lipton P. Understanding without explanation // Scientific Understanding: Phi-

losophical Perspectives / Ed. by H.W. de Regt, S. Leonelli, K. Eigner. Pittsburgh: Univer-
sity of Pittsburgh Press, 2009. – P. 43–63.

10.  Ryle G. Knowing how and knowing that // Proceedings of the Aristotelian Soci-
ety. 1945. Vol. 46. P. 1–16.

References

1. Duhem, P. (2019). Phizicheskaya teoriya: ee tsel i stroenie [The Aim and Structure
of Physical Theory]. Мoscow, URSS Publ. (In Russ.).

2. Ryle, G. (1999). Ponyatie soznaniya [The Concept of the Mind]. M.: Ideya-Press
Publ. (In Russ.).

3. Schrödinger, E. (2001). Priroda i greki [Nature and the Greeks]. Izhevsk, Scien-
tific Publishing Center “Regulyarnaya i Khaoticheskaya Dinamika” [Regular and Chaotic
Dynamics]. (In Russ.).

4. Fricker, M. (2009). Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. Oxford
University Press.

5. Fuller, S. (2018). Post-Truth: Knowledge As a Power Game. Anthem Press.
6. Gaultier, B. (2021). When is epistemic dependence disvaluable? Thought: A Jour-

nal of Philosophy, 10 (3), 178–187.
7. Gettier, E. (1963). Is justified true belief knowledge? Analysis, Vol. 23, Iss. 6,

121–123.
8. Hempel, C.G. (1965). Aspects of Scientific Explanation and Other Essays in the

Philosophy of Science. New York, Free Press.
9. Lipton, P. (2009). Understanding without explanation. In: H.W. de Regt,

S. Leonelli & K. Eigner (Eds.). Scientific Understanding: Philosophical Perspectives. Pitts-
burgh, University of Pittsburgh Press, 43–63.

10. Ryle, G. (1945). Knowing how and knowing that. Proceedings of the Aristotelian
Society, 46, 1–16.



12 А.А. Шевченко

Информация об авторе

Шевченко Александр Анатольевич. Институт философии и права СО РАН
(630090, Новосибирск, ул. Николаева, 8).

shev@philosophy.nsc.ru

Information about the author

Shevchenko, Aleksandr Anatolyevich. Institute of Philosophy and Law, Siberian
Branch of the Russian Academy of Sciences (8, Nikolaev St., Novosibirsk, 630090, Rus-
sia).

Дата поступления 14.11.2024


